

دورية محكمة تصدر عن مركز البصيرة للبحوث والاستشارات والخدمات التعلمية- الجزائر



#### رئيس التحرير

أ.د. بلخير عمراني

Der.omrani@gmail.com

المراسلات باسم مدير مركز البصيرة حي ماكودي 2 رقم 13 وادي السمار – الجزائر

ها: 023.75.75.81 ا

النقال: 05.60.18.59.00

البريد الالكتروني:

info@albasseera.net studies@albasseera.net

الموقع الإلكتروني: www.albasseera.net

رقم الإيداع القانوني: 2008/1900 رقم ISSN 1112-8011 رقم EISSN 2716-8352



دار الخلدونية للنشر والتوزيع 05، شارع مجد مسعودي القبة الجزائر.

- هاتف/فاکس 021.68.86.48
  - هاتف 021.68.86.49





دورية سداسية محكمة تصدر عن:

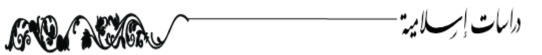
مركز البصيرة



للبحوث والاستشارات والخدمات التعلّمية

المجلد 19 العدد (02)

29 جمادى الآخرة 1446 هـ 30 ديسمبر 2024



# هيئة التحرير

## رئيس التحرير أ. د. بلخير عمراني

## أعضاء هيئة التحرير

| جامعة الأمير عبد القادر، قسنطينة               | أ.د. سعاد بولشفار          |
|------------------------------------------------|----------------------------|
| جامعة الحاج لخضر، باتنة                        | أ.د. مسعود فلوسي           |
| المدرسة العليا للأساتذة، بوزريعة               | أ. د. يوسف نواسة           |
| جامعة عمار ثليجي، الأغواط                      | أ.د. حبيبة شهرة            |
| جامعة عبد المالك السعدي، المغرب                | أ.د. رشيد كهوس             |
| جامعة أم القرى، المملكة العربية السعودية       | د. خولة صالح               |
| جامعة عمار ثليجي، الأغواط                      | أ.د. علي عدلاوي            |
| جامعة زيان عاشور، الجلفة                       | أ.د. أحمد بورزق            |
| معهد مُحِد السادس للقراءات والدراسات القرآنية، | د. للا عائشة عدنان         |
| المغرب                                         |                            |
| جامعة أحمد بن بلة، وهران                       | أ.د. بن عمار الزهرة        |
| جامعة الأمير عبد القادر، قسنطينة               | أ.د. آسيا شكيرب            |
| جامعة الفرقان، ساحل العاج                      | د. هشام يسري مُجَّد العربي |
| جامعة قسطموني، تركيا                           | د. إيهاب النجمي            |
| جامعة زيان عاشور، الجلفة                       | أ.د. هزرشي عبد الرحمن      |
| جامعة صنعاء، اليمن                             | د. المعلمي حسن هُجَّد حسن  |
| جامعة زيان عاشور، الجلفة                       | أ.د. خالد حباسي            |
| جامعة تبوك، السعودية                           | أ.د نور الدين صغيري        |
| الجامعة الإسلامية العالمية، ماليزيا            | أ.د يوسف ناصر              |
| جامعة الأمير عبد القادر، قسنطينة               | أ.د مُجَد بودبان           |





# أمة تتعلم أمة تتقدم

دورية سداسية محكمة تعنى بالبحوث والدراسات في مختلف العلوم الإسلامية المجلد 19 العدد (02) 29 جمادى الآخرة 1446 هـ 30 ديسمبر 2024

# المحتويات

| 07 | حسن مجد المعلمي<br>جامعة المحويت، اليمن                                                                           | الاعتزال في القرآن الكريم- دراسة موضوعية-                                                                                                                                   |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 19 | بشار القهوجي<br>جامعة سليمان ديميريل - إسبارطة —<br>تركيا                                                         | المُنتخب من أقوال النُخب في تأويل قوله تعالى: "إنا<br>عرضنا الأمانة الآية"<br>وتوجيه المعنى المراد للأمانة من المكلف بالتعرف إلى الله<br>تعالى والإجابة على الأسئلة الكبرى. |
| 41 | رشيد كهوس<br>كلية أصول الدين بتطوان، جامعة عبد<br>المالك السعدي، المغرب                                           | الهدايات السننية لصناعة الإنسان الصالح                                                                                                                                      |
| 59 | حمد الصغير عبدالله قايد<br>كلية الآداب والعلوم الإنسانية، قسم<br>الدراسات الإسلامية، جامعة صنعاء،<br>اليمن        | منهج الإمام أبو الفتح الديلمي في توجيه القراءات<br>القر آنية من خلال كتابه: البرهان في تفسير القرآن                                                                         |
| 73 | ياسين بولحمار<br>كليَّة الشَّرِيعة والاقتصاد، جامعة الأمير<br>عبد القادر للعُلوم الإسلاميَّة، قسنطينة،<br>الجزائر | حُكم زكاة النَّعَم المَعْلُوفَة في الفقه الإسلاميّ<br>دراسة فِقهيَّة مُقارنة                                                                                                |

ص 41 – 58

المجلد: 19 العدد: 02 السنة: 2024

## الهدايات السننية لصناعة الإنسان الصالح

## The sunni guidance for building a righteous individual

رشيد كهوس<sup>\*</sup>

كلية أصول الدين بتطوان، جامعة عبد المالك السعدي، المغرب k.rachid@uae.ac.ma

تاريخ القبول : 2024/12/13 تاريخ النشر : 2024/12/30

تاريخ الارسال: 11/17/2024

#### ملخص:

#### Abstract:

This research is a study in the Holy Quran's approach to making good human beings, building a Muslim establishing personality, individual who is often beneficial to himself and his nation and to being around him. The research briefly dealt with it and summarized it in five points: First: Faith. Second: Education. Third: Good education. Fourth: Responsibility. Fifth: **Optimal** investment of time... The research proceeded from the Quranic revelation, its lofty approach and its inclusiveness of all aspects of human life.

هذا البحث دراسة في الهدايات القرآنية السننية لصناعة الإنسان الصالح، وبناء الشخصية المسلمة، وإقامة الفرد الكوثر الذي يكثر خيره ونفعه لنفسه ولأمته وللكون من حوله، وقد تناولها البحث بإيجاز، وأجملها في خمس هدايات كلية، وهي: الهداية السننية الأولى: الإيمان مدخل لبناء الإنسان. الهداية السننية الثانية: لا صلاح للإنسان بلا تزكية. الهداية السننية الثالثة: العلم حصنٌ لبناء الإنسان. الهداية السننية الرابعة: المسؤولية صانعة الإنسان. الهداية السننية الخامسة: الرابحون هم المستثمرون للوقت.. وقد انطلق البحث في إبرازها من الوحي القرآني ومنهاجه اللاحب، وشموليته لمتخلف جوانب حياة الإنسان.

الكلمات المفتاحية: الهدايات، السنن، الإنسان، الصلاح، القرآن.

المؤلف المرسل

رشيد كهوس

Keywords:

Guidance, sunni, human, righteousness, Quran.

مقدمة:

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا وحبيبنا مُحَد المبعوث رحمة للعالمين، وعلى آله الطيبين الطاهرين، وصحابته الكرام البررة أجمعين.

أما بعد: فلا يخفى عن كل حصيف متأمل أن القرآن الكريم أولى الإنسان عناية بالغة، فهو كلّه إما حديث إلى الإنسان أو حديث عن الإنسان، وقد تكررت كلمة (الإنسان) في القرآن الكريم أزيد من ثلاث وستين مرة، بصيغها المختلفة جمعا وإفرادا، وقد تضمن القرآن الكريم دستورًا جامعا لبناء الإنسان وتنظيم حياته في مختلف أبعادها النفسية والاجتماعية والحضارية.. وقد حمّله الله تعالى أمانة عمارة الأرض وبناء العمران والنهوض بمسؤولية الاستخلاف..

لأجل ذلك ركزت الهدايات السننية القرآنية على بناء "الإنسان الكوثر" الذي يكثر نفعه وخيره وعطاؤه، وتتشكل روحه وقلبه؛ وذلك بتزكيته وإصلاح قلبه وتقويم سلوكه الكلي، وبناء عقله الجماعي، وإحياء وعيه برسالته الإنسانية على نور هدايات الوحي السماوي، حتى يستكمل إنسانيته ويخرج من ضيق دائرة الإنسان الأبتر الإنسان الآلة إلى رحاب الإنسان الكوثر الإنسان الآية...

وصدق الله جل ذكره إذ يقول ﴿ يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مَنِ الثَّهُ مَنِ الثَّلُمَاتِ إِلَى النَّهُ مَنِ الظُّلُمَاتِ إِلَى

النُّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ [المائدة 16].

ومن هذا المنطلق جاءت الهدايات السننية من عالم الغيب لتربط الإنسان بأصله الحقيقي، وتشعره بسعة الكون، وربوبية الخالق عز وجل، المحيطة بكل شيء، ثم تعلمه بقصته كاملة من النشأة حتى المصير، وما له في ذلك كله وما عليه، لتعيد بناءه وصياغته عقليا وروحيا وسلوكيا وفق منهاج الإسلام وهدى القرآن، بناء يُعلي قيمتَه، ويحفظ علانيتَه وسريرته، ويبعثه على الشهود العمراني بما هو شُهودٌ روحيٌّ وماديٌّ؛ فيؤدي رسالته في هذا الوجود كما أمر الله تعالى عبادة وعمارة للأرض وغوضا بأمانة الاستخلاف فيها، وشهادة على الناس بالقسط...

ذلك بأن بناء الإنسان أساس بناء المجتمعات وأصل كل عمران؛ فالذي يسعى لبناء المجتمع الصالح وإقامة العمران الإسلامي الفاضل والنهوض به لابد له أن ينطلق من قاعدة: (إصلاح الخارج ينطلق من إصلاح المداخل) أي؛ إصلاح المجتمع وإقامة العمران ينطلق من صناعة الإنسان، بناءً على القاعدة القرآنية الخالدة: (إنَّ الله لا يُغَيِّرُ مَا يِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهمْ [الرعد: 11].

وتأسيسا على ما تقدم فإنني أهدف من خلال هذه المشاركة إلى إبراز أهم الهدايات القرآنية السننية المتعلقة ببناء الإنسان الصالح، من أجل أن نستفيد منها في وقتنا الراهن في إصلاح الإنسان المعاصر، بدءا من الأسرة ومرورا بالمدرسة والجامعة والمجتمع..

إن مثل هذه الدراسات التي تبرز هذه الجوانب الهدائية السننية في القرآن الكريم قليلة جدا، ومن ثم فإن

هذه الدراسة مساهمة في خدمة مشروع الهدايات القرآنية، ولبنة مضافة إلى المكتبة الإسلامية.

وسأسلك في هذه الدراسة مسلك المنهج الاستقرائي التحليلي الاستنباطي، وذلك باستقراء الآيات السننية المتعلقة بإصلاح الإنسان وتحليلها واستنطاقها من أجل استنباط مقومات صناعة الإنسان الصالح المؤهل للخلافة في الأرض، مستعينا على ذلك ببعض كتب التفسير المبينة للغرض.

وستتكون هذه المشاركة بعد هذه المقدمة في مدخل عام ثم عناوين فرعية، أخصص كل عنوان لهداية واحدة وما يتفرع عنها من هدايات جزئية.

والله تعالى أسأل التوفيق والسداد والرشاد.

مدخل عام: الهدايات السننية مفهوما وتأصيلا وأهمية.

ورد مصطلح السنة بصيغه الصريحة المختلفة في عشر سور قرآنية، بالتساوي بين المكي منها والمدني؛ أي خمس مرات في كل قسم، حيث ورد مرة واحدة في ثلاث سور، ومرتين في سورة واحدة، وثلاث مرات في سورة، مما يعكس بوضوح أهمية الهدايات السننية في الرسالة الإسلامية الحاتمة، والأبعاد العقدية والتربوية والاجتماعية والعمرانية الحضارية والرسالية والاستخلافية للسننية في سائر المراحل التي تمر بها الأمة.

وقد وردت السنة في القرآن المكي في سياق تاريخي واجتماعي عن تجارب الأمم الغابرة وموقفها من الرسالة والنبوة ونتائج ذلك سلبا وإيجابا، وثوابا وعقابا.

أما السنة في القرآن المدني فقد جاءت في سياق اجتماعي وسياسي وحضاري، يتعلق ببناء الدولة والأمة والمجتمع المسلم والعمران الحضاري الإنساني.

وقد تحدث القرآن عن السنن طويلا بصيغ مختلفة منها على سبيل المثال لا الحصر:

﴿ سُنَّةَ اللَّهِ الَّتِي قَدْ حَلَتْ مِنْ قَبْلُ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ
اللَّهِ تَبْدِيلًا ﴾ (الفتح: 23).

- ﴿ سُنَّةَ مَنْ قَدْ أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنْ رُسُلِنَا وَلَا تَجِدُ لِسُنَّتِنَا تَحْوِيلًا ﴾ (الإسراء: 77).

- ﴿ وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَنْ يُؤْمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ الْهُدَى وَيَسْتَغْفِرُوا رَبَّهُمْ إِلَّا أَنْ تَأْتِيَهُمْ سُنَّةُ الْأَوَّلِينَ أَوْ يَأْتِيَهُمُ وَيَسْتَغْفِرُوا رَبَّهُمْ إِلَّا أَنْ تَأْتِيَهُمْ سُنَّةُ الْأَوَّلِينَ أَوْ يَأْتِيَهُمُ الْعَذَابُ قُبُلًا ﴾ (الكهف: 55).

- ﴿ قَدْ حَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ سُنَنٌ فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ ﴾ (آل عمران: 137).

- ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ (النساء: 26).

ومن ثم فالسنن الإلهية هي: هي المنظومة السننية الحاكمة لصيرورة العمران البشري، الناظمة لحركة الحياة والأحياء والاستخلاف الإنساني والوجود الكوني وسير المجتمعات عامة، ولسلوك الإنسان وحركته في المجتمع، وصيرورته في عالم الشهادة الدنيوي، وفاعليته في التاريخ خاصة. التي تهدف إلى إصلاح الإنسان —نفسا ومجتمعا وأمة في المعاش وإسعاده في المعاد، وتحقيق شهوده العمراني على الأمم.

أما الهدايات القرآنية السننية فأقصد بما في هذه الورقة: الدلالات المُبَيّنة لما تضمنه القرآن الكريم من سنن إلهية التي رسمها الله تعالى لهداية الإنسان وإصلاحه في المعاش وتحقيق سعادته في المعاد على مقتضى حكمته تعالى وعدله ومشيئته المطلقة.

وعليه، فإذا كانت الهدايات السننية توجه الإنسان لتنظيم شؤون حياته وفق مراد الله وعلى منهاجه المستقيم؛ فإن أهميتها بالغة في مسيرة الإنسان السلوكية والاجتماعية والعمرانية؛ ذلك بأنها تضيء للإنسان فردا ومجتمعا وأمة - طريقه في إصلاح نفسه، والنهوض عسؤولية عمارة الأرض بالخير، وتبصره بوظيفته في هذا الوجود.

ومن ثم فإن "نظام الجمعية البشرية وما يحدث فيها هو نظام واحد لا يتغير ولا يتبدل، وعلى من يطلب السعادة في هذا الاجتماع أن ينظر في أصول هذا النظام حتى يرد إليها أعماله، ويبني عليها سيرته، وما يأخذ به نفسه، فإن غفل عن ذلك غافل فلا ينتظرن يأخذ به نفسه، فإن أله الصالحين نسبه، أو اتصل المقربين سببه، فمهما بحث الناظر وفكّر، وكشف وقرَّر، وأتى لنا بأحكام تلك السنن، فهو يجري مع طبيعة الدين، وطبيعة الدين لا تتجافى عنه، ولا تنفر منه، فَلِمَ لا يعظم تسامحها معه"(1).

وبذلك فإن الهدايات السننية "لا تشكل لنا وقاية من الأزمات والإصابات التي يمكن أن تلحق بنا، بسبب جهلها أو تجاهلها ومحاولة تجاوزها وحسب، وإنما تشكل لنا دليلا وصراطا مستقيما للتعامل مع الأزمات وكيفية إدارتها بعد وقوعها، وتجنبها قبل حدوثها؛ كما أن السير في الأرض واكتشاف السنن لا

يدل على أسباب السقوط والنهوض فقط، وإنما يمنح العبرة والدروس والفقه بكيفية التعامل مع الأزمات وكيفية تجاوزها"(2).

لأن تلك الهدايات القرآنية السننية تُلهم الناس طريق الصلاح في الأرض، ذلك بأن وظيفتها الأساس هي العمل على إصلاح الإنسان أولا، ثم إصلاح الجتمع البشري بعد ذلك أدبيا وماديا، والسعي لتطهيره من كل الشوائب والقبائح والآفات، حتى لا يبقى فيه أثر للمساوئ والمعايب، وبذلك يتفادى الوقوع في الكوارث والنوائب والأزمات، ويصبح مجتمعا صالحا، جديرا بأن يوصف بكونه إنسانيا، لأنه ينهج نهجا أخلاقيا قيميا ربانيا.

ومن هذا المنطلق لابد من العناية بالهدايات السننية، والوعي بها، والعمل بمقتضاها، وفي هذا السياق يقول الشيخ أحمد المراغي رحمه الله: "إذا كان الشرع والعقل حاكمين بأن للإنسان كسبا اختياريا كلفه الله العمل به وأنه يجازى على عمله إن خيرا فخير، وإن شرا فشر، وجب على الإنسان أن يسعى في تدبير أمور نفسه بحسب ما وضعه الله في نظام الأسباب وارتباطها بالمسببات، وأن هذا الارتباط لم يكن إلا بتسخير الله تعالى وأن ما يناله باستعمالها فهو فضل من الله الذي سخرها وجعلها أسبابا وعلمه ذلك، وأن ما لا يعرف له سبب يطلب به، فالمؤمن يتوكل على الله وحده وإليه يتوجه فيما يطلبه منه.

أما ترك الأسباب وتنكب سنن الله في الخلق فهو جهل بالله وجهل بدينه وجهل بسننه التي  $\mathbb{K}$  تتحول  $\mathbb{K}^{(3)}$ .

وقد أنكر الإمام مُحَّد عبده على المتقدمين والمتأخرين اشتغالهم بالجزئيات على حساب الهدايات السننية، وفي هذا يقول: "ولم يقصر المصنفون من المتقدمين والمتأخرين في شيء من علم الكتاب والسنة كما قصروا في بيان ما هدى إليه القرآن والحديث من سنن الله تعالى في الأمم، والجمع بين النصوص في ذلك والحث على الاعتبار بها، ولو عنوا بذلك بعض عنايتهم بفروع الأحكام وقواعد الكلام لأفادوا الأمة ما يحفظ به دينها ودنياها، وهو ما لا يغني عنه التوسع في دقائق مسائل النجاسة والطهارة، والسلم والإجارة، فإن العلم بسنن وصفاته وأفعاله، بل هو منه أو من طرقه ووسائله "(4).

ومجمل القول: إنَّ إعمال النظر الهدائي السنني في آي القرآن الكريم من أهم ما يجب أن نستحضره في الدرس التفسيري المعاصر، من أجل بيان السئنن الإلهية في الخلق والتكوين، وفي الإنسان والاجتماع والعمران البشري، وشؤون الأمم والحضارات..

الهداية السننية الأولى: الإيمان مدخل لبناء الإنسان.

يقول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ ٱللّهَ لَا يُعَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِهِمٍ ﴾ [الرعد: 11]، إن التغيير منطلقه من الداخل، وتغيير الداخل يكون بالإيمان، يقول الله عز وجل: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللّهِ أَلَا بِذِكْرِ ٱللّهِ تَطْمَئِنُ ٱلْقُلُوبُ ﴾ [الرعد: 28]. ذلك بأن العامل الأساس في بناء الإنسان هو الإيمان الذي يجعله يستعلي على متاع الدنيا وزينتها، لأنه يعلم أن ما عند الله خير وأبقى.. فمن آمن وأخلص في إيمانه وعمل صالحا وفقه الله للهداية وأحياه وأخلص في إيمانه وعمل صالحا وفقه الله للهداية وأحياه

حياة طيبة في الدنيا والآخرة، وهذه سنة الله تعالى الثابتة ووعده الله لنا في كثير من آيات القرآن الكريم: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤُمِنُونَ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبَلِكَ وَبَاللَّخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ٤ أُوْلِيكَ عَلَىٰ هُدى مِّن رَبِّمِمً وَأُولِكِكَ هُمُ اللَّمُفَلِحُونَ ٥ ﴾ [البقرة: 4-5]. ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِن ۚ فَلَنُحْيِينَهُ وَعَمَلُ صَلِحا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُو مُؤْمِن ً فَلَنُحْيِينَهُ وَعَمَلُونَ ﴾ [النحل: 97].

يقول الشيخ السعدي رحمه الله: "إن الإيمان شرط في صحة الأعمال الصالحة وقبولها بل لا تسمى أعمالا صالحة إلا بالإيمان والإيمان مقتض لها فإنه التصديق الجازم المثمر لأعمال الجوارح من الواجبات والمستحبات؛ فمن جمع بين الإيمان والعمل الصالح (فَلَنُحْيِينَّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً)؛ وذلك بطمأنينة قلبه وسكون نفسه وعدم التفاته لما يشوش عليه قلبه، ويرزقه الله رزقا حلالا طيبا من حيث لا يحتسب، (ولَنَجْزِيَنَّهُمْ) في الآخرة (أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ) من أصناف اللذات مما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر فيؤتيه الله في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة" (5).

وهكذا يتضمن القرآن الكريم منظومةً سننية هدائية كلية لبناء الإنسان الصالح، ذلك بأن الهدى المنهاجي السنني القرآني في بناء الإنسان لا يقتصر على الأسباب المادية، وإنما يركز أساسا على البناء الداخلي للإنسان، على ذلك البناء الذي يتأسس على الإيمان، وينطلق من ركيزة أساسية وهي أن إصلاح العالم من حول الإنسان إنما يبدأ من الإصلاح الذاتي، وهو المبدأ الذي حاول الإسلام أن يرسخه لدى المسلم وأن يجعله قاعدة صلبة ينطلق منها التحول إلى الأحسن.

ذلك بأن خلاص الإنسان من كل أمراضه وأزماته، إنما يكمن في الإيمان، والانقياد لله جل وعلا، والإخلاص في ذلك كله، والارتفاع عن الحرص على الحياة الدنيا والتكالب على أعراضها، واختيار ما عند الله، وهو خير وأبقى. وفي ذلك فليتنافس المتنافسون.

فبالإيمان "يصبح الإنسان إنسانًا حقًا، ويظهر أنه في (أحسن تقويم) فيصير ببركته لائقًا للأمانة الكبرى، وخليفة أمينا على الأرض، ودعامة رئيسة في صرح التغيير والبناء"(6).

ومن ثم فإن "الإنسان يسمو بنور الإيمان إلى أعلى عليين فيكتسب بذلك قيمةً تجعلُه لائقًا بالجنة، بينما يتردّى بظلمة الكفر إلى أسفل سافلين فيكون في وضع يؤهّلُه لنار جهنم، ذلك لأنّ الإيمان يربطُ الإنسان بصانعهِ الجليل، ويربطه بوثاق شديد ونسبةٍ إليه، فالإيمان إنما هو انتسابٌ؛ لذا يكتسب الإنسان بالإيمان فلايمان إنما هو انتسابٌ؛ لذا يكتسب الإنسان بالإيمان قيمة سامية من حيث تجلّي الصنعة الإلهية فيه، وظهورِ آيات نقوشِ الأسماء الربانية على صفحةِ وجوده، أما الكفرُ فيقطع تلك النسبة وذلك الانتساب، وتغشى ظلمته الصنعة الربانية وتطمس على معالمها، فتنقُص ظلمته الإنسان حيث تنحصر في مادّته فحسب؛ وقيمةُ قيمة الإنسان حيث تنحصر في مادّته فحسب؛ وقيمةُ المادة لا يُعتدّ بها فهي في حكم المعدوم، لكونها فانية، وطائة، وحياتها حياة حيوانية مؤقتة"(7).

وقد قام النبي على بالتنزيل العملي لهذه الهداية القرآنية السننية في الواقع، حيث بدأ في بنائه للإنسان بالنفس البشرية، وصنع منها الرجال العظماء، ثم انطلق بحم ليصنع أعظم إصلاح اجتماعي في تاريخ البشرية كلها، حيث نقل الناس من الظلمات إلى النور، ومن

الجهل إلى العلم، ومن التخلف إلى التقدم، وأنشأ بهم أروع عمران بشري إسلامي عرفته البشرية.

إن ذلك الإيمان الذي يعتبر سنة إلهية في البناء والإصلاح والتغيير والنهضة وأساسا لصناعة الإنسان الصالح يتحقق بأربعة مقومات، وهي:

1-عبادة الله تعالى، والخضوع له، والانقياد لأمره، والسعي في رضاه، ذلك التعبد الذي يرفع الإنسان عن العبودية لسواه تعالى، ويقيم في نفسه المساواة مع جميع العباد.. قال الله تعالى: ﴿وَمَا حَلَقْتُ ٱلجِّنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: 56]. إن الغاية من خلق الجن والإنس هي أن عبادة الله وحده لا شريك له، والعمل بشرائعه وأحكامه، والإيمان برسله وما جاؤوا به من كتب وما أخبروا به من الغيب. ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا وَلُكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي أَنْزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكُفُرْ بِالله وَمَلائِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً بَعِيداً ﴾ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً بَعِيداً ﴾ وَالنساء: 136].

فعَنْ مُعَاذٍ عِنِي قَالَ: «كُنْتُ رِدْفَ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم عَلَى حِمَارٍ يُقَالُ لَهُ عُمَيْرٌ فَقَالَ: يَا مُعَاذُ هَلْ تَدْرِي حَقَّ اللهِ عَلَى عِبَادِهِ وَمَا حَقُّ الْعِبَادِ عَلَى اللهِ أَنْ يَعْبُدُوهُ وَلَا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَحَقَّ الْعِبَادِ عَلَى اللهِ أَنْ لَا يُعْبُدُوهُ وَلَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا. فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ أَنْ لَا يُعْبَدِ مَنْ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا. فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ أَفَلَا أَبَشِرُهُمْ فَيَتَّكِلُوا» (8). اللهِ أَفَلَا أَبَشِرُ بِهِ النَّاسَ قَالَ: لَا تُبَشِّرُهُمْ فَيَتَّكِلُوا» (8). قال سبحانه: ﴿ فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلُ صَالِحًا وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ [3].

2-المحبة التي توجب المعية: محبة الله ورسوله صلى الله عليه وسلم غاية قصوى يتوخاها المسلم في أمره كله،

ويسعى لنيلها صباح مساء؛ إذ هي حجر الزاوية التي يقيم المسلم عليها بنيانه الإيماني، وهي المعيار والمقياس التي يعرف من خلالها المؤمن مدى علاقته بالله ورسوله، قربًا وبعدًا، وإقبالا وإدبارا، ويقظة وغفلة، وقوة وضعفًا. عَنْ أَنَسٍ فِي عَنْ النَّبِيِّ عَلَىٰ النَّهِ وَاللهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ وَجَدَ بِهِنَ حَلاوَةَ الإيمانِ، مَنْ كَانَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إلَيْهِ وَجَدَ بِهِنَ حَلاوَةَ الإيمانِ، مَنْ كَانَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إلَيْهِ وَجَدَ بِهِنَ حَلاوَةَ الإيمانِ، مَنْ كَانَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إلَيْهِ يَعُودَ فِي الْكُفْرِ بَعْدَ أَنْ أَنْقَذَهُ اللهُ مِنْهُ كَمَا يَكْرَهُ أَنْ يَعُودَ فِي النَّارِ» (9).

هذا، ولقد حثت الكثير من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية الشريفة على وجوب محبة الله تعالى ومحبة رسول الله على أكثر من النفس والولد والوالد والناس أجمعين، قال الله تبارك وتعالى: ﴿قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالُ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ (التوبة: 24). وقد ذكر الله تبارك وتعالى في هذه الآية الكريمة ثمانية أصناف وهم: الآباء، والأبناء، والإخوان، والأزواج، والعشيرة، والأموال المكتسبة، والتجارات، والمساكن. وهذه الأصناف تمثل بمجموعها كافة الروابط الاجتماعية والاقتصادية وعليها مدار مصالح الخلق في حياتهم. فلم يذم الله تعالى في الآية حب هؤلاء؛ وإنما جعل من مقتضى الإيمان إيثار محبة الله تعالى ورسوله المجتبي علي على حب هذه الأصناف.

ومحبة الله تعالى توجب اتباع رسوله عَلَيْ والائتساء به: ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُكِبُونَ ٱللّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ ٱللّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَٱللّهُ غَفُور رَّحِيمٍ [آل عمران: 31]. أي "إن كنتم تريدون طاعة الله وترغبون في العمل بما

يقرب إليه طلبا للثواب فيما عنده، فاتبعوني بامتثال ما نزل به الوحى منه إلى، يرض الله عنكم ويتجاوز عما فرط منكم من الأعمال السيئة، والاعتقادات الباطلة، ويبوئكم في جوار قدسه، إذ في هذا الاتباع اعتقاد الحق والعمل الصالح، وهما يزيلان من النفس آثار المعاصي والرذائل، ويمحوان منها ظلمة الباطل، وأثر ذلك المغفرة ورضوان الله"(10).

وهو على خير قدوة لكافة المؤمنين إلى يوم الدين، قدوة في بناء الإنسان، وقدوة أيضا في إقامة العمران، وقدوة في أمور الدين والدنيا.. وهذه القدوة شرط لكمال الإيمان، ومدخل أساس لبناء الإنسان، يقول الله جل شأنه وتقدست كلماته: ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَة لِّمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ اللَّهَ وَٱلْيَوْمَ اللَّهَ وَدُكُرَ ٱللَّهَ كَثِيرا ﴾ [الأحزاب: 21].

3-العمل الصالح والاستقامة على منهاج الله تعالى: ﴿وَٱلْعَصْرِ ١ إِنَّ ٱلْإِنسَٰنَ لَفِي قَالَ الله تبارك وتعالى: ﴿وَٱلْعَصْرِ ١ إِنَّ ٱلْإِنسَٰنَ لَفِي خُسْرٍ ٢ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحُتِ وَتَوَاصَوَاْ بِٱلصَّبِرِ ٣﴾ [العصر: 1-3]. في هذه السورة الوجيزة ذات المعاني العظيمة يتمثل منهاجٌ كامل لبناء الإنسان كما يريده الوحي، وتَبرز معالمُ المنهج

القرآني في إصلاحه، إنها تضع العناصر الأساس لصناعة الإنسان الصالح في كلمات قصار، وترسم حدوده.. فهي تبدأ بذكر الزمان (العصر) والوقت إذ يجب اغتنامه واستثماره فيما يعود بالنفع والخير والرقي على الإنسان، ثم تربط الآية بين الإيمان والعمل الصالح؛ إذ الإيمان يجب أن يُتمر عملا صالحا على مستوى الفرد وعلى مستوى المجتمع، ثم تنتقل بعد ذلك إلى ذكر ما به يستمر المجتمع، ثم تنتقل بعد ذلك إلى ذكر ما به ويردهر ويستقر (التواصي بالحق والتواصي بالصبر).. هذه الهدايات السننية إذا التزم بما كلُّ إنسان فستثمر بناء صلاحا في الدين والدنيا.

وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ)؛ أي: "اكتسبوا الفضائل والخيرات الباقية والقيم العملية، فربحوا بزيادة النور الكمالي على النور الاستعدادي الذي هو رأسُ مالهم، فهم في تجارة لن تبور حيث باعوا الفاني الخسيس، واشتروا الباقيات الصالحات بالغاديات الرائحات.

وجمعوا بين الإيمان بالله تعالى والعمل الصالح، لذلك فهم في ربح لا في خسر؛ لأنهم عملوا للآخرة ولم تُشغلهم أعمالُ الدنيا عنه"(12).

4-التحلي بالأخلاق الحسنة والقيم النبيلة: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ فِي قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ: «أَكْمَلُ المؤْمِنِينَ إِيمَانًا أَحْسَنُهُمْ خُلُقًا» (13).

إن الأخلاق هي روح العبادات والشعائر الدينية، ومعقِدُ الإيمان، وهي الدِّعامة الأولى والحجر الأساس لاستقامة الإنسان وصلاحه.

من أجل ذلك كان المقصد الأسمى للشعائر التعبدية مقصدا أخلاقيا؛ وهو إعادة التشكيل الخلقي

الكلي للإنسان، وإخراجه من حيوانيته وتيهيه وتحريره من شهواته وأبتريته وأوهامه وهواه وورطته للارتقاء به إلى إنسان الفطرة والأخلاق الذي يتأسس به المجتمع الصالح ويزدهر ويستمر ويستقر.

ومن ثم فما شرعت العبادات إلا لمقاصد محددة في صناعة الإنسان الصالح والمجتمع الفاضل، فالصلاة مثلا، مقصدها أخلاقي اجتماعي، لقوله تعالى: ﴿وَأَقِم الصَّلَوٰةُ إِنَّ ٱلصَّلَوٰةُ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرُّ وَلَذِكُرُ الصَّلَوٰةُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴾ [العنكبوت: 45] الله أَكْبَرُ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴾ [العنكبوت: 45] . فهي عبادة تصنع الانسجام والتوافق بين الجسم والروح، بين الحركة والفكرة.

والصيام يربي الرقابة الذاتية في الفرد، ويشعره بالعبودية والإنسانية وبالآخرين اجتماعيا: ﴿ يَٰآيُتُهَا اللّٰذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَى اللَّذِينَ البقرة: 183]. قالتقوى مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴿ [البقرة: 183]. قالتقوى أس الأخلاق، كما أن الصيام يهذب الأخلاق، ويربي الإنسانَ على محاسنها، ويدرأ عنه قبائحها، فعَنْ أبي الإنسانَ على محاسنها، ويدرأ عنه قبائحها، فعَنْ أبي أَلِي قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الرُّورِ وَالْعَمَلَ بِهِ، فَلَيْسَ لِلهِ حَاجَةٌ فِي أَنْ يَدَعْ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ ﴾ (14).

وعَنه أيضا رضى الله عنه يَقُولُ قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «وَإِذَا كَانَ يَوْمُ صَوْمِ أَحَدِكُمْ فَلَا يَرْفُتْ وَلَا يَصْحَبْ، فَإِنْ سَابَّهُ أَحَدُ أَوْ قَاتَلَهُ فَلْيَقُلْ: إِنِيّ امْرُؤٌ صَائِمٌ» (15).

والزكاة وما تؤديه من تطهير للنفس من الشح واستشعار حق الآخر بالمال، وتطهير المال من حقوق الآخرين، وما تشيعه من التكافل الاجتماعي تؤدي وظيفتها العظيمة في البناء الخلقي والتربوي للإنسان:

﴿ حُذْ مِنْ أَمُوٰلِهِمْ صَدَقَة تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِم كِمَا ﴾ [التوبة: 103].

وموسم الحج وما يشيعه من معاني الامتناع عن الرفث والفسق والجدال، مدرسة أخلاقية: يقول عز من قائل: ﴿ الْحَبُّ أَشُهُر مَّعْلُومَتَ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَبَّ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنَ فَكَر رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا حِدَالَ فِي الْحَبِّ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنَ حَيْر يَعْلَمُهُ اللَّهُ وَتَزَوَّدُواْ فَإِنَّ حَيْر الزَّادِ التَّقُوكَ وَاتَقُونِ كَيْر يَعْلَمُهُ اللَّهُ وَتَزَوَّدُواْ فَإِنَّ حَيْر الزَّادِ التَّقُوكَ وَاتَقُونِ فَيْر يَعْلَمُهُ اللَّهُ وَتَزَوَّدُواْ فَإِنَّ حَيْر الزَّادِ التَّقُوكَ وَاتَقُونِ فَيْر يَعْلَمُهُ اللَّهُ وَتَزَوَّدُواْ فَإِنَّ حَيْر الزَّادِ التَّقُوكَ وَاتَقُونِ فَيْر الزَّادِ التَّقُوكَ وَاللَّهُ وَاتَقُونِ فَيْر الزَّادِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَ

وهكذا، فإن العبادات ذات صبغة خلقية اجتماعية واضحة؛ لأنها تهدف إلى تنظيم المجتمع البشري وبنائه على أساس أخلاقي، لا يتسرب إليه الوهن والفساد.

ذلك بأن سائر أبنية العبادات والشعائر الإسلامية مقصدها أخلاقي، وهي مدارج الكمال الخلقي المنشود، وروافد التطهر الذي يصون بناء الإنسان ويعلي شأنه.

فالمسلم عليه أن يعبد الله تعالى ركوعًا وسجودًا وصومًا وحجًّا وزكاةً ، إلى جانب سلوك طريق الخير قولًا وسلوكًا ونيةً. يقول تبارك وتعالى: ﴿ يَأْتُهُا ٱلَّذِينَ وَامْنُواْ ٱرْكَعُواْ وَٱسْجُدُواْ وَٱعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَٱفْعَلُواْ ٱلْحِيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [الحج: 77].

ومن كل ما سبق فإن الإيمان بكل مقوماته السابقة هو الأساس الأهم لصناعة الإنسان، ذلك بأنه يؤدي إلى صلاح الإنسان ليكون مؤهلا للخلافة في الأرض، وهو قيمة تجميع لكل مواهب الفرد وقدراته، للنهوض

الاجتماعي، وهو المحرك الأساس للإنسان إلى الإنجاز وعدم الرضا بالعطالة فينطلقُ ليكشف عن سنن الله الكونية والاجتماعية، ويقوم بتسخيرها ويعمل بمقتضاها ليحقق مهمة الاستخلاف الإنساني في المجتمع وعمارته. وفي هذا الإيمان يقول الله تعالى: ﴿وَلَوَ أَنَّ أَهُلَ ٱلْقُرَىٰ ءَامَنُواْ وَٱتَّقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكُت مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [الأعراف: 96].

الهداية السننية الثانية: لا صلاح للإنسان بلا تزكية.

يقول الله تبارك وتعالى: ﴿ لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِم رَسُولًا مِّنَ أَنفُسِهِم يَتُلُواْ عَلَيْهِم عَالَيْهِم وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتُبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبُلُ لَفِي ضَلَل مُّبِينٍ ﴾ [آل عمران: 164].

إن كلمة التزكية في اللغة تعني الإصلاح والتطهير والتنمية والتقويم والتربية والزيادة في الحسن والنفع.. والتزكية في مجال السلوك الفردي والاجتماعي بمعنى التطهير والترقية والتنمية للمشاعر النفسية والسلوك النفسي والعلاقات الاجتماعية، وإحداثِ تغيرٍ في السلوك غير المستقيم من أجل جعله سلوكًا مستقيمًا.

فالتزكية إذن هي: تطهير النفس من الأدران والأوصاف الذميمة وتنميتها بزيادتما بالأوصاف الحميدة وتحليتها بمكارم الأخلاق ومحاسن الخصال، وهي إيقاظ للفطرة وتقويمها، وهي سماع وتشبه وتمثل وتشرب؛ سماع لنداء الحق واستجابة له، وتشبه واقتداء، وتشرب قلبي روحي فتمثل فكري سلوكي، تزكية تربط مصير الفرد المؤمن المرجو عند الله بمصير الأمة في الأرض.

والقرآن الكريم يقدم التزكية على التعليم، كما يتضح من سياقاته ويجعلها مقدمة له حيث تسهل العملية التعليمية وتدعمُها قال تعالى: (قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَّى) [الأعلى: 11]. وقال سبحانه: (وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا، فَأَهْمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا، قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا، وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا) [الشمس: 7-10].

"﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَاها ﴾ أي قد ربح وفاز من زكى نفسه ونمّاها حتى بلغت غاية ما هي مستعدة له من الكمال العقلي والعملي، حتى تثمر بذلك الثمر الطيب لها ولمن حولها.

وَقَدْ خابَ مَنْ دَسَّاها الله أي: وخسر نفسه وأوقعها في التهلكة من نقصها حقها بفعل المعاصي ومجانبة البر والقربات، فإن من سلك سبيل الشر، وطاوع داعى الشهوة فقد فعل ما تفعل البهائم، وبذلك يكون قد أخفى عمل القوة العاقلة التي اختص بها الإنسان، واندرج في عداد الحيوان.

ولا شك أنه لا خيبة أعظم، ولا خسران أكبر من هذا المسخ الذي يجلبه الشخص لنفسه بسوء أعماله"(17).

وتتخذ سنة التزكية في القرآن الكريم موقعا مهما ضمن منظومة السنن الهدائية القرآنية، فالتزكية موضوعها الإنسان المستخلف، وهو موضوع الإصلاح الفرد والمجتمع والأمة.

وتشمل التزكية كيانَ الإنسان كلّه جسدا وعقلا وروحا وسلوكًا ووجدانًا، وكما تشمل العلاقات بين الإنسان وغيره، وبينه وبين ربه. فهي تحرر روحَ الإنسان من العبودية لغير الله، وتحرر الجسم من الوقوع في أسر

اللذات والشهوات، وتحرر العقل من الأوهام والخرافات وتقيم العلاقات الاجتماعية على الأخوة والعدل والحب والتعاون. بناءً للمجتمع الصالح المكون من أفراد صالحين.

و تأسيسا عليه، فلا نحوض للمجتمعات ولا شاهِدية للأمة على الأمم الأخرى إن لم تُول العناية اللازمة للتزكية؛ ليُبْنى الإنسان تأمينًا لسعادته المِعَادية، ويُقام العمرانُ تأمينًا لحاجاته المعاشية..

يقول الدكتور ملكاوي: "إذا كان التوحيد مقصد قرآنيا، يتصل في الأساس بعقيدة الإيمان بوحدانية الله سبحانه، وتتجلى آثاره في ترشيد الصلة بالله الواحد عن طريق العبادات الشعائرية والتعاملية، فإن التزكية مقصد قرآني يتصل في الأساس بالإنسان الذي استخلفه الله في الأرض؛ الإنسان في ضميره وعلاقاته وأنماط سلوكه. ومن ثم فإن موضوع التزكية هو إصلاح واقع الإنسان فردا وجماعة وأمة ونوعا بشريا، وإصلاح الإنسان مادة وروحا. والمقصد المباشر هو ترقية هذا والخلجات والخواطر النفسية، على مستوى الفرد وفي الترقية والتركة والنماء في ماله وممتلكاته، وفي الترقية والإحسان في علاقاته الأسرية والاجتماعية، ليكون الإنسان أقدر على تحقيق الإصلاح في البناء ليكون الإنسان أقدر على تحقيق الإصلاح في البناء الاجتماعي والعمران البشري" (18).

ويمكن القول من خلال ما تقدم أن التزكية مدخل جوهري لإصلاح الإنسان وصناعة العمران، لأن التزكية ليست إعداد للحياة، بل هي الحياة نفسها؛ لأنما لا تقف عند الجانب الروحي فقط، بل تمتد إلى بناء فكري وثقافي متكامل.. حيث تسهم في التحويل

الثقافي للإنسان وتعيد تشكيله وفق نسق جديد من هدايات الوحي..

الهداية السننية الثالثة: العلم حصن لبناء الإنسان.

يقول الله تعالى: ﴿يَرْفَعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ دَرَجُت﴾ [المجادلة: 11]

إن العلم هو أمضى سلاح بعد الإيمان، وهو السراج المضيء للطريق، ودليل العمل الصالح، والعلم ما قربنا إلى الله تعالى وبصرنا بمصيرنا إليه، ورسخ أقدامنا في الشريعة الغراء، ودلنا على واجبنا ورسالتنا في هذه الحياة، وهو نور في قلب من أيده الله تعالى بمدده وفتح له بصيرته، ثم تأتي العلوم الكونية تباعا لأنها تدعونا إلى التدبر في ملكوت الله.

وليس العلم ما انتكست فيه الإرادة، وقَلَّ الفهم، وتكدست فيه النقول، إنما العلم النافع الذي تربى عليه الصحابة عليه المدرسة النبوية، هو ذلك العلم الذي يصنع إنسانا صالحا ويبني أمة قائمة بالقسط، ويعيد الوعي في عقل المؤمن، ويعيد كل معرفة كونية إلى منبعها وأصلها بعلم الحق...

وقد جاءت آيات قرآنية كثيرة تحث على العلم وترفع من رجاته، بل إن آيات الوحي الأولى من سورة العلق وهي أول من نزل على النبي على تضع الأسس الأولى والقواعد الأساس لبناء الإنسان بالعلم، قال الله تعالى: ﴿ الْفَرَأُ بِالسِّمِ رَبِّكَ الَّذِي حَلَقَ \* حَلَقَ الْإِنسَٰنَ مِنْ عَلَقٍ \* الْفَرْنُ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ \* اللَّذِي عَلَقَ \* بَالْقَلَمِ \* مِنْ عَلَقٍ \* اللهِ يَعْلَمُ \* اللّذِي عَلَمَ بِالْقَلَمِ \* عَلَمَ الْإِنسَٰنَ مَا لَمُ يَعْلَمُ \* اللّذِي عَلَمَ بالقاذ الله إنقاذ إشارة ربانية إلى ما ينبغي السير عليه في سبيل إنقاذ

الإنسان وإخراجه من براثين الجهل والأمة، وإعادة بنائه على نور العلم.

لقد أمرَ الله تعالى في الآيات السابقة بالقراءة، وهي مفتاح العلم، ونوَّه بالقلم وهو أداة توثيق العلم وتناقله بين الأجيال والأمم. وهو سبحانه الأكرم الذي علم عبادَه ما لم يعلموا، وأخرجهم من ظلمة الجهل إلى نور العلم، ونبه على فضله لما فيه من المنافع العظيمة للإنسان.

ومن ثم فمن مطلع السورة يتبين أن "أول الطريق: القراءة باسم ربنا، فبلا قراءة لا علم، وبغير اسم ربنا لا قدرة ولا انتفاع، أي الإبصار بعين الوحي وميزانه:

وذلك مما يستلزم:

- أن التفوق في العلم بلغة اليوم هو الخيار الاستراتيجي والطريق المعبد للإمامة الحضارية.

- أن الإصلاح يبدأ من الأفكار قبل الأعمال، ومن الباطن قبل الظاهر، ومن الأصل قبل الفرع، ومن الفرد قبل الجماعة"(19).

وثاني سورة قرآنية في الترتيب النزول (سورة القلم) نوهت بالقلم أداة تسجيل العلم ونقله عبر الأجيال. قال سبحانه: ﴿ فَ وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴿ [القلم: 1] وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴾ [القلم: 1] وفاقسم الله تبارك وتعالى فيها بالقلم، وفي ذلك تشريف أي تشريف، وقد جرت سنته تعالى في القرآن الكريم: أنه يقسم بالشيء تنبيها على عظيم منفعته، ولفتا أنه يقسم بالشيء تنبيها على عظيم منفعة وأكثر إفادة من القلم مذيع العلم ومثبته، وناقله من جيل إلى جيل، ومن أمة إلى أخرى.

لأجل ذلك كان الإسلام أول دين أعلن الحرب على الجهل والأمية، ودعا إلى التسلح بالعلم والمعرفة، ورفع منزلة العلم وأهله، وجعل السعي في طلبه فريضة والتفرغ له عبادة، والبحث عنه جهاد، وتعليمه قربة، وهو مفتاح الإيمان، ودليل العمل، ونور الطريق، ومسلك عظيم من مسالك الجنة.

وكل من قرأ الوحي القرآني أيقن أنه خطاب الهي: ﴿لِأُولِي ٱلْأَلْبُبِ ﴾ [آل عمران: 190]، وآيات: ﴿لِقُوْم يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: 164]، وهدى: ﴿لِقَوْم يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [يونس: 24]، وأن المؤمنين هم «أولو النهى» و «العلم»، والكفار به قوم ﴿لَّا يَفْقَهُونَ ﴾ [الأنفال: 65]، ﴿لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [المائدة: 103]، ﴿وَمَن كَانَ فِي هُذِهِ أَعْمَىٰ فَهُو فِي ٱلْأَخِرَةِ أَعْمَىٰ وَأَصَلُ سَبِيلا ﴾ [الإسراء: 72].

لقد بين لنا الله تعالى في كثير من آياته قدر هذا العلم ومكانته، ومدى أهميته في حياة المسلم، فالعلم له أهمية كبيرة في بناء الإنسان السوي، وله أهمية أيضا في رقي المجتمعات ونهضة الأمة وانبعاثها من جديد.. ذلك بأن الأمم لا تقوم على الجهل، فمن ملك ناصية العلم ملك ناصية العلم ملك القوة، ومن ملك القوة ومن ملك القوة فرض إرادته على العالم، ولابد أن يأخذ العلم سلطانه وفق الهدايات السننية.

فالعلم رفعة للإنسان، وحصن حصين له، وقد مجُعِل العلم وسيلة التوحيد والتعبد، لأن "به يُطاع الله عز وجل وبه يُعبد، وبه يُوحَّد وبه يُمجَّد"(20)، كما مُعِل العلم أساس العمل الصالح، "إذ لا تتفق عبادة إلا بعد معرفة المعبود"(21)، لكونما سابقة عليها ومقدَّمة، ولا تقصر العبادة على العمل، بل تشمل العلم تأسيسا

للتلازم بينهما، ذلك بأن "العبادة ضربان: علم وعمل. وحقهما أن يتلازما، لأن العلم كالأس والعمل كالبناء، وكما لا يغني أسٌ ما لم يكن بناء، ولا يثبت بناءٌ ما لم يكن أسٌ، كذلك لا يُغني علم بغير عمل ولا عمل بغير علم علم"(22).

"العلمُ كالأسِّ والعملُ كالبناءِ" وهذا ما يؤكده الإمام ابن قيم الجوزية -رحمه الله- في قوله: "والعمل لقاح العلم، فإذا اجتمعا كان الفلاح والسعادة، وإن انفرد أحدهما عن الآخر لم يفد شيئا، والحِلم لقاح العلم، فإذا اجتمعا حصلت سيادة الدنيا والآخرة وحصل الانتفاع بعلم العالم، وإن انفرد أحدهما عن صاحبه فات النفع والانتفاع"(23).

### الهداية السننية الرابعة: المسؤولية صانعة الإنسان.

يقول الله تعالى: ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسُنِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ٣٩ وَأَنَّ سَعْيَهُ, سَوْفَ يُرَىٰ ٤٠ ثُمُّ يُجْزَلُهُ ٱلْجُزَآءَ ٱلْأَوْفَىٰ ٣٩ وَأَنَّ سَعْيَهُ, سَوْفَ يُرَىٰ ٤٠ ثُمُّ يُجْزَلُهُ ٱلْجُزَآءَ ٱلْأَوْفَىٰ ٤١ ﴾ [النجم: 39-41]. "توكيد قوي وحاسم للمبدأ القرآني الذي قررته بعض آيات هذه السورة والسور التي قبلها. وهو قابلية الإنسان للكسب والاختيار والسعي ومسؤوليته عن كسبه واختياره، واستحقاقه الجزاء على ذلك وفاقا لما يكون فيه من خير وشر وهدى وضلال.

وفي هذا ما فيه من تقوية الوازع الذاتي فيما يباشره الإنسان من عمل وفي عواقبه..

وفي الآيات زيادة مهمة ذات خطورة تلقينية عظمى في تقوية هذا الوازع، وهي تقرير أثر سعي الإنسان في عاقبته وجزائه على طريق الحصر، بحيث يوفر في نفسه عدم الجدوى في الاعتماد على شيء آخر غير العمل

الصالح على سعة شموله لنيل ما وعد الله عباده الصالحين من سعادة الدنيا والآخرة " $^{(24)}$ .

وليوضح كتاب الله ثقل المسؤولية الشخصية، الملقاة على عاتق كل فرد، صوَّر لنا الشخص وهو يمشي مثقلا بأوزاره، يلتمس من رفاقه في القافلة إعانته والتخفيف عنه، فلا يستجيب له أحد، ولو كان من أقرب الأقربين، لأن كل واحد منهم ينوء بحمله الخاص، ولسان حاله يقول: (نفسي نفسي)، وذلك ما يشير إليه قوله تعالى في إيجاز وإعجاز: (وَإِنْ تَدْعُ مُثْقَلَةٌ إِلَى حِمْلِهَا لَا يُحْمَلُ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى)، على غرار قوله تعالى في آية أخرى (37: 80) (لِكُلِ امْرِيُ مِنْهُمْ يَوْمَئِذٍ شَأْنٌ يُغْنِيهِ) (25)

وهذه الهداية من أعظم هدايات إصلاح الإنسان، إذ تجعل الإنسان يتحمل مسؤولية أعماله وتصرفاته أمام الله تعالى وأمام نفسه ومجتمعه، وأن أي عمل سيجازى عليه،.. فيدرك أن الأمور تمضي وفق سنن إلهية ثابتة ومطردة لا تتحول ولا تتبدل.. إنها تربية على تحمل المسؤولية وغرسها في النفوس، وعلى مدى الالتزام بهذه المسؤولية أو عدم الالتزام بها يكون الجزاء خيرا أو شرا. وقد بين النبي في أن الجميع مسؤول، وأن الجميع مسؤول، وأن الجميع مسؤول، وأن الجميع سيقف أمام الله تعالى غدا يوم القيامة، ويُسألون، ويعاقبون إن أساءوا، قال في «كُلُكُمْ رَاعٍ وَكُلُكُمْ مَاعٍ وَكُلُكُمْ مَسْهُ ولًا..»

إن صلاح الإنسان مرتمن بتحمله للمسؤولية على أثم وجه؛ فيسعى في صلاح نفسه، وصلاح من يعول من أسرته، وصلاح أمته.. تلك المسؤولية التي يترتب

عليها المحاسبة والجزاء وفق سنة الله الله تعالى الحاكمة. ﴿ كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴾ [المدثر: 38].

# الهداية السننية الخامسة: الرابحون هم المستثمرون للوقت.

يقول الله تعالى: ﴿وَٱلْعَصْرِ \* إِنَّ ٱلْإِنسَٰنَ لَفِي خُسَرٍ \* إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحُتِ وَتَوَاصَوَاْ بِالْحَسِرِ الله إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحُتِ وَتَوَاصَوَاْ بِالْصَّرِ العصر: 1-2]. أقسم الله تعالى في هذه السورة "بالعصر"، والمقسَم عليه هنا هو إثبات أن الإنسان يظل خاسرا لنفسه ولحياته، ولا يعتبر من الفائزين المفلحين الرابحين، إلا إذا استثمر الوقت والزمان في الإيمان بالله تعالى، والعمل الصالح والتمسك بالحق والاعتصام بالصبر، والتواصي بذلك..

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ يَرَجُلٍ وَهُوَ يَعِظُهُ: «اغْتَنِمْ خَمْسًا قَبْلَ خَمْسٍ: شَبَابَكَ قَبْلَ فَعْرَمِكَ، وَعِنَاءَكَ قَبْلَ فَعْلِكَ، وَعَنَاءَكَ قَبْلَ فَقْرِكَ، وَعَيَاتَكَ قَبْلَ شُعْلِكَ، وَحَيَاتَكَ قَبْلَ فَقْرِكَ، وَحَيَاتَكَ قَبْلَ شُعْلِكَ، وَحَيَاتَكَ قَبْلَ مُوْتِكَ» (27). وعنه أيضا قَالَ: قال النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: «نِعْمَتَانِ مَعْبُونٌ فِيهِمَا كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ الصِّحَةُ وسلم: «نِعْمَتَانِ مَعْبُونٌ فِيهِمَا كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ الصِّحَةُ وَالْفَرَاغُ» (28).

إن الوقت ثروة لا تقدر بثمن، إذ لا يتحقق صلاح الإنسان إلا بالاستثمار الأمثل والصحيح للوقت، ووعيه بقيمته، وتوظيفه فيما يعود عليه بالخير والنفع في الدنيا والآخرة، ذلك بأن بناء الإنسان الصالح مرتبط بإدراك قيمة الوقت وامتلاكه بما يُنجز فيه من أعمال نافعة وفضائل نبيلة.

يقول الله تبارك وتعالى: ﴿وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ اللَّيْلِ وَجَعَلْنَا آيَةَ النَّهَارِ مُبْصِرَةً

خاتمة:

تلك إذن هي خمس هدايات سننية، بمثابة مرتكزات كبرى لصناعة الإنسان الصالح:

-الإيمان أس الإصلاح وهو الذي يدفع الإنسان إلى الإنجاز وعدم الرضا بالعطالة والقعود، والإيمان عقيدة صحيحة وعمل صالح، وخلق حسن، وعبادة وقربة، وإخلاص دائم لله تعالى، وشكر له، ومحبة صادقة لله تعالى ولرسوله على الطريق الصحيح.

-التزكية: هي هدف من أهداف الوجود الإنساني، ومقصد من مقاصد الحياة، وهي المؤهل الأساس والشامل الذي يجعل الإنسان قادرا على القيام بمهام الاستخلاف وأداء الأمانة والوفاء بعهده تعالى، وإعمار الأرض ووراثتها في الدنيا، وهي التي تميء الإنسان لوراثة الفردوس الأعلى في الآخرة، ومن ثم فهي من أهم الهدايات السننية لصناعة الإنسان، فبها صنع الرعيل الأول على عين الوحي فكانوا نماذج خالدة للإنسان الصالح الذي نزل الوحي لصناعته.

-علم نافع: أي تعليم الإنسان وتثقيفه بما ينفعه في دينه ودنياه، وما يحقق به خلافته وينهض بمجتمعه، وهذا مقوم من أهم مقومات النهوض بالإنسان من جديد، وأصل عظيم من أصول بناء الإنسان وإعداده ليكون مؤهلا لوظيفة الخلافة في الأرض.

- تحمل المسؤولية: فبها يدرك الإنسان أنه مسؤول عن كسبه من خير وشر ومحاسب عليه، فيحسن أفعاله وتصرفاته، والمسؤولية هي عبارة عن خليط متجانس من المهارات والملكات أهمها: الثقة بالنفس، والقدرة على نقد الذات، والصبر والتحمل، والجرأة والإقدام،

لِتَبْتَغُوا فَضْلًا مِّن رَّبِّكُمْ وَلِتَعْلَمُوا عَدَدَ السِّنِينَ وَالتَّعْلَمُوا عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابَ، وَكُلَّ شَيْءٍ فَصَّلْنَاهُ تَفْصِيلًا [الإسراء: 12].

هذه إشارة إلى أهمية الوقت في حياة الإنسان، فتعاقب الليل والنهار هو من أجل العمل الصالح والحركة النافعة في الدنيا لابتغاء فضل الله تعالى، وبذلك يستطيع الإنسان أن يخطط لمشاريعه الريادية النهضوية المستقبلية.. ذلك بأن النهوض بواقع الإنسان لا يقوم على أكتاف الكسالى الفاترين، وإنما ينهض بحمم الذين يسابقون الزمن، ويشمرون عن سواعد الجد.

ذلك بأن الفراغ جرثومة فساد تنتشر وتستفحل في الإنسان فتحطم الجسد وتقتل الروح، إنه لص خبيث وقاطع طريق، وسارق حسيس أفسد أناسا ودمر قلوبا وسبب ضياعا. فالحياة قصيرة جدا، لكنها تطول بالإنجازات التي تعود بالنفع على الإنسان فردا ومجتمعا.

وبناء على ما تقدم يكون الاستثمار الأمثل للوقت واغتنامه هداية سننية خامسة لصناعة الإنسان الصالح، ذلك بأن أكبر أمنية للإنسان عند موته هي أن يعود إلى الحياة ليستثمر الوقت الذي فرط فيه في العمل الصالح، لكن هيهات ولات مناص: قال الله تعالى: الصالح، لكن هيهات ولات مناص: قال الله تعالى: فَحَتَّى إِذَا جَاءَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُونِ \*لَعَلِي أَعْمَلُ صَالِحًا فِيمَا تَرَكْتُ كَلَّا إِنَّهَا كَلِمَةٌ هُوَ قَائِلُهَا وَمِنْ وَرَائِهِمْ بَرْزَحٌ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ [المؤمنون: 99، وَمِنْ وَرَائِهِمْ بَرْزَحٌ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ [المؤمنون: ﴿وَهِ وَمِنْ وَرَائِهِمْ بَرْزَحٌ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ [المؤمنون: ﴿وَمِنْ قَبْلِ وَمِنْ وَرَائِهِمْ الْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاً أَخَرْتَنِي إِلَى الْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاً أَخَرْتَنِي إِلَى الْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاً أَخَرْتَنِي إِلَى الْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاً أَخُرْتَنِي إِلَى الْمَافِقِينَ ﴾ [المنافقون: ﴿مِنْ الصَّالِحِينَ ﴾ [المنافقون: ﴿مِنْ الصَّالِحِينَ ﴾ [المنافقون: أمَنَ الصَّالِحِينَ ﴾ [المنافقون: ﴿مَنَ الصَّالِحِينَ ﴾ [المنافقون: ﴿مَنَ الصَّالِحِينَ ﴾ [المنافقون: ﴿مَنَ الصَّالِحِينَ ﴾ [المنافقون: ﴿مَنَ الصَّالِحِينَ ﴾ [المنافقون: ﴿مَالَوْلُ الْمُونُ وَالْمَالِحِينَ ﴾ [المنافقون: ﴿مَالَ اللَّالْفَالُونَ الْمَالِحِينَ ﴾ [المنافقون: ﴿مَالَوْلَ الْمَالِحُينَ ﴾ [المنافقون: ﴿مَالَمُونُ مَنَ الصَّالِحِينَ ﴾ [المنافقون: ﴿مَالَمُونَ الْمَالِحُينَ ﴾ [المنافقون: ﴿مَالَهُ لَالْمَالِعُونَ الْمَالِعُونَ الْمَالِعُونَ الْمَالِحُينَ ﴾ [المنافقون: ﴿مَالَوْلَا الْمُونَ الْمِالْوَلَا الْمُونَ الْمَالِحُونَ الْمِالْوِلِهُ الْمُونَ الْمَالِعُونَ الْمِلْ الْمُلْعُونَ الْمَالِعُونَ الْمِلْمَالِعُونَ الْمَالِعُونَ الْمَالِعُونَ الْمَالِعُونَ الْمَالِعُونَ الْمَالِعُونَ الْمِلْمِلْ الْمَالِعُونَ الْمَالِعُونَ الْمَالِعُونَ الْمَالِعُونَ الْمَالِعُونَ الْمَالِعُونَ الْمَالْمُ الْمُونَ الْمَالْمُونَ الْمَالْمُونَ الْمِل

والمواجهة، والقدرة على اتخاذ القرار، والثقة بالآخرين وغير ذلك..

-اغتنام الوقت: فالوقت هو الحياة، وهو من الهدايات الأساسية لبناء الإنسان، ذلك بأن عامل الوقت والاستخدام الأمثل له عامل مهم من عوامل صناعة الإنسان الصالح.. وسيحاسب الإنسان إن لم يحسب للوقت حسابه، وأنفق عمره ضياعا، الأيام والساعات والدقائق بل حتى الثواني.

وتأسيسا على ما تقدم فإن صناعة الإنسان لا تكتمل إلا بتلكم الهدايات السننية، ولا يستمر بنيانه ويستقيم ويتماسك إلا بها؛ لأنها المحصنة لبنيانه، الموجهة لمسيرته، الضابطة لسيره وحركته ونشاطه، والمانعة له من الانحراف والسقوط والانهيار...

وفي الختام أوصي الباحثين بالعناية بالهدايات القرآنية السننية، فهي منطلق لبناء الإنسان وإصلاح المجتمعات وإقامة العمران.

والحمد لله في البدء والختام والصلاة والسلام على حبيبنا مُحَدِّد خير الأنام وآله وصحبه الكرام.

#### المصادر والمراجع:

- 1. -المصحف الشريف برواية حفص عن عاصم.
- 2. -أحلام في السياسة وكيف يتحقق السلام، جوهري طنطاوي، مصر: مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، 1354هـ/1935م.
- 3. إحياء علوم الدين، أبو حامد مُحَّد بن مُحَّد الغزالي الطوسي (ت: 505هـ)، دار المعرفة، بيروت.

4. -الإسلام والنصرانية مع العلم والمدنية، مُحَّد عبده، مجلة المنار، المجلد الخامس ( 16 جمادى الآخرة - 1320هـ).

5. التفسير الحديث، دروزة مُحَّد عزت، دار إحياء الكتب العربية – القاهرة، ط: 1383هـ.

6. تفسير المراغي، أحمد بن مصطفى المراغي (ت 1371هـ) ، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي وأولاده بمصر، ط1: 1365هـ/1946م.

7. تفسير المنار، مُحَدَّد رشيد رضا، (مصر: الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1990م).

8. تفسير حدائق الروح والريحان في روابي علوم القرآن، مُحَّد الأمين بن عبد الله الأرمي العلوي الشافعي الهرري، إشراف ومراجعة: الدكتور هاشم مُحَّد علي بن حسين مهدي، بيروت: دار طوق النجاة، ط1، علي 1421هـ/2001م.

9. تفصيل النشأتين وتحصيل السعادتين، أبو القاسم الحسين بن مُحَدِّ المعروف بالراغب الأصفهاني (ت 502هـ)، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، ط: 1983م.

10. تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السعدي (ت ١٣٧٦هـ)، تحقيق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق، مؤسسة الرسالة، ط1: 1420هـ/2000م.

11. الفوائد، مُحَدِّد بن أبي بكر بن أبوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (ت 751هـ)، دار

عطاءات العلم (الرياض)-دار ابن حزم (بيروت)، ط4: 241هـ/2019م، (الأولى لدار ابن حزم).

12. التيسير في أحاديث التفسير، مُحَدَّد المكي الناصري، بيروت: دار الغرب الإسلامي، ط1، 1405هـ/1985م.

13. سنن الترمذي، مُحَدِّد بن عيسى بن سَوْرة بن موسى بن الضحاك، الترمذي، أبو عيسى (ت: 279هـ)، تحقيق: بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي – بيروت، ط/1998م.

14. صحيح البخاري (الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله وسننه وأيامه)، أبو عبد الله مُحَدًّد بن إسماعيل البخاري الجعفي (ت: 256هـ)، تحقيق: مُحَدِّد زهير بن ناصر الناصر، دار طوق النجاة، ط1: 1422هـ.

15. صحيح مسلم (المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله )، أبو الحسن مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري (ت: 261هـ)، تحقيق: مُحَّد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.

16. القيم المقاصدية وتجلياتها التربوية، فتحي حسن ملكاوي، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ط1: 1441هـ/2021م.

17. قَانُونَ التَّأُويْل، القاضي ابن العربي، دراسة وتحقيق: محمّد السّليماني، دار القبلة للثقافة الإسلاميَّة، جَدّة، مؤسَسَة عُلُوم القرآن، بيروت، ط1: 1406هـ/1986م.

18. الكلمات، بديع الزمان سعيد النورسي، ترجمة إحسان قاسم الصالحي، نشر دار "سوزلر"، القاهرة، ط2، 1412هـ/1992م.

19. المستدرك على الصحيحين، أبو عبد الله مجًد بن عبد الله الحاكم النيسابوري، مع تضمينات: الذهبي في التلخيص والميزان والعراقي في أماليه والمناوي في فيض القدير وغيرهم، دراسة وتحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية – بيروت، ط: 1411هـ/1990م.

20. المنهج السنني أفق حضاري متجدد، عمر عبيد حسنة، بيروت-عمان: المكتب الإسلامي، ط1، 2009م.

21. نظرات في الهدى المنهاجي في القرآن الكريم. الشاهد البوشيخي، دار السلام القاهرة، الطبعة الأولى 2020م.

#### الهوامش:

<sup>(1) &</sup>quot;الإسلام والنصرانية مع العلم والمدنية"، مُحَدّ عبده، مجلة المنار، المجلد الخامس ( 16 جمادى الآخرة – 1320هـ)، ص443. أحلام في السياسة وكيف يتحقق السلام، جوهري طنطاوي، مصر: مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، 1354هـ/1935م، ص18.

<sup>(2)</sup> المنهج السنني أفق حضاري متجدد، عمر عبيد حسنة، بيروت-عمان: المكتب الإسلامي، ط1، 1430هـ/2009م، ص30.

<sup>(3)</sup> تفسير المراغي، 165/9.

<sup>(4)</sup> تفسير المنار، مُحَّد رشيد رضا، 416/7.

<sup>(5)</sup> تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، السعدي، ص448.

 $<sup>^{(6)}</sup>$  انظر: الكلمات، بديع الزمان النورسي، ص 373.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  الكلمات، النورسي، ص $^{(7)}$ 

<sup>(8)-</sup> صحيح البخاري، كتاب الجهاد والسير، باب اسم الفرس والحمار، ح

<sup>(9) -</sup> صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان خصال من اتصف بمن وجد حلاوة الإيمان، ح43.

- (10) تفسير المراغي، 140/3.
- .114/5 التيسير في أحاديث التفسير، لحجَّد المكي الناصري،  $^{(11)}$
- (12) تفسير المراغي، 235/30. تفسير حدائق الروح والريحان في روابي علوم القرآن، مُحَدِّد الأمين الهرري، 302/32.
- (13) سنن الترمذي، أبواب الرضاع، بَابُ مَا جَاءَ فِي حَقِّ المُؤَّاةِ عَلَى رَوْحِهَا، ح1162. قال أبو عيسى: حديث حسن صحيح.
- (14) صحيح البخاري، كتاب الصيام، بَابُ مَنْ لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الزُّورِ وَالْعَمَلَ بِهِ فِي الصَّوْمِ، ح1903.
- (15) صحيح البخاري، كتاب الصيام، بَابٌ هَلْ يَقُولُ إِنِّي صَائِمٌ إِذَا شُيْمَ، ح1904.
- (16) صحيح البخاري، كتاب الحج، باب فضل الحج المبرور، ح1521.
  - (<sup>17)</sup> تفسير المراغي، 169/30.
- (18) القيم المقاصدية وتجلياتها التربوية، فتحي حسن ملكاوي، ص240.
  - (19) الهدى المنهاجي في القرآن الكريم، الشاهد البوشيخي، ص 9.
    - (<sup>(20)</sup> إحياء علوم الدين، أبو حامد الغزالي، 11/1.
      - (21) قانون التأويل، ابن العربي، ص552.
    - (22) تفصيل النشأتين وتحصيل السعادتين، الأصفهاني، ص86.
      - (23) الفوائد، ابن قيم الجوزية، ص 289-290.
      - (<sup>24) -</sup> التفسير الحديث، مُحَدِّ عزت دروزة، 113/2.
      - $(25)^{-}$  التيسير في أحاديث التفسير، الناصري، 223/5.
- (<sup>26)</sup> صحيح البخاري، كتاب النكاح، بَابُ ﴿قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا﴾، ح5188.
  - $^{(27)}$  المستدرك على الصحيحين، للحاكم،  $^{(27)}$
- (28) صحيح البخاري، كتاب الرقاق، بَابُ مَا جَاءَ فِي الرَّقَاقِ وَأَلَّا عَيْشَ الْآخِرَة، ح6412.